
LE TRAITÉ DE THÉOLOGIE SPIRITUELLE DE CHARLES-ANDRÉ BERNARD

STÉPHANE-MARIE MORGAIN

La présentation, m êm e succincte, du Traité de théologie spi­
rituelle du jésuite Charles-André Bernard, publié en France en 
19861, après l’édition italienne parue à Rome en 1982, trouve 
toute sa place dans la réflexion théologique qui anim e ce 
congrès international.

Nouveauté éditoriale
Il convient de rem arquer d’emblée que depuis les ouvrages 

du Père Reginald Garrigou-Lagrange (1877-1964), ceux du Père 
Ambroise Gardeil (1859-1931), les Leçons de théologie spirituelle 
du Père Joseph de G uibert (1877-1942)2, et surtou t le Précis de 
théologie ascétique et mystique du sulpicien Adolphe Tanquerey 
(1854-1932)3, aucun traité de théologie spirituelle, digne de ce 
nom, n’avait été publié en France. Depuis la parution  de celui du 
Père Bernard, le Père Jean-Claude Sagne, dom inicain, a édité en

1 Charles-André Bernard, Traité de théologie spirituelle, Paris: Les Édi­
tions du Cerf, 1986, 492 p.

2 Joseph de Guibert, Leçons de théologie spirituelle, Apostolat de la 
Prière, Toulouse, 1943, 410 p. Les cours du Père de Guibert donnés à 
l’Université Grégorienne à Rome furent d'abord publiés en fascicules isolés 
en 1937 sous le titre de Theologia spiritualis ascetica et mystica  (2e édition en 
1939).

3 Adolphe Tanquerey, Précis de théologie ascétique et mystique, 2 vol., 
Paris-Rome-Toumai: Desclée de Brouwer, 1923-1924. Le livre est la m ise en 
forme des cours de théologie spirituelle donnés par l’auteur au séminaire 
d’Issy, à partir du Traité de théologie ascétique et mystique de son prédéces­
seur Jules Mauviel (1850-1915). Le Précis (notion équivalente de manuel) de 
M onsieur Tanquerey sera largement répandu (neuf éditions françaises, tra­
duction en dix langues).



2 8 0 STÉPHANE-M ARIE MORGAIN

1992 son propre Traité de théologie spirituelle4. Ainsi, les jésuites 
et les dom inicains continuent-ils à  se partager en France le 
quasi-m onopole de la publication des traités de théologie spiri­
tuelle. Quasi-monopole, car le Je veux voir Dieu du Père Marie- 
Eugène de l'Enfant-Jésus, carm e de la Province d’Avignon- 
Aquitaine et fondateur de l'Institu t Notre-Dame de Vie connaît, 
depuis 1949, de fréquentes rééditions en Français et dans 
d’autres langues5. E t l ’Introduction à la vie spirituelle du P. Louis 
Bouyer publiée en 1960 garde toute sa valeur et rend encore de 
grands services6. Par contre, les histoires de la sp iritualité7, les 
dictionnaires8, les revues, ne m anquent pas.

L’absence de "m anuels” ou de "précis” de théologie spiri­
tuelle en Français, n ’est certainem ent pas le fait d’un  m anque 
d 'intérêt des théologiens pour la vie spirituelle, elle est p lu tôt 
celle d’une certaine réticence pour le genre littéraire lui-même. 
Par habitude ou p ar goût, le théologien français paraît plus à son 
aise dans l’analyse d’une question ou d’un  thèm e particulier, que 
dans l'élaboration d’une savante synthèse em brassant l’ensem ble 
des données. C’est pourquoi il faut saluer l’initiative du Père 
Charles-André Bernard, qui apparaît dorénavant com m e une 
nouveauté dans son espèce.

4 Jean-Claude Sagne, Traité de théologie spirituelle. Le secret du cœur, 
(Coll. La Vie spirituelle), Paris: Mame-Châlet, 1992, 188 p. La perspective de 
l’auteur est très différente de celle de Charles-André Bernard. Dans son intro­
duction, Jean-Claude Sagne affirme: “Son [le Traité] intention est de décou­
vrir la voie qui conduit jusqu’aux profondeurs de l'amour divin par l’attitude 
de l’enfance et de l’abandon, à l’école de la Vierge Marie", p. 3. Le texte se 
divise en trois parties: La Vie en Christ; la Vie dans l’Esprit; la Vie filiale.

5 Marie-Eugène de l'Enfant-Jésus, Je veux voir Dieu, Venasque: Éditions 
du Carmel, 1998, 1158 p. (63eme mille. Publié aussi en allemand, anglais, 
espagnol, italien, polonais.)

6 Louis Bouyer, Introduction à la vie spirituelle. Précis de théologie ascé­
tique et mystique, Paris-Toumai-Rome-New-York: Desclée, 1960, 320 p.

7 Paul Pourrai, La spiritualité chrétienne, 4 vol., Paris: J. Gabalda, 1919- 
1928; Louis Bouyer-Dom Jean Leclercq-Dom François Vandenbroucke-Louis 
Cognet, Histoire de la spiritualité chrétienne, 5 vol. (inachevée), Paris: Aubier- 
Montaigne, 1961-1966; Raymond Darricau-Bernard Peyrous, Histoire de la 
spiritualité, (Que sais-je? n° 2621), Paris: PUF, 1991, 127 p.

8 Outre le célèbre Dictionnaire de spiritualité. Ascétique et mystique, doc­
trine et histoire, Paris: Beauchesne 1937-1995, il faut citer le Dictionnaire de 
la vie spirituelle, dir. Stefano De Fiores et Tullo Goffi, adaptation française 
par François Vial, Paris: Les Éditions du Cerf, 1983.



LE TRAITÉ DE THÉOLO GIE SPIRITU ELLE DE CHARLES-ANDRÉ BERNARD 281

Particularité du Traité
La tradition  universitaire veut, ou voudrait, qu'au m om ent 

de qu itter l’enseignem ent, un professeur publiât un  condensé de 
ses cours et de ses recherches scientifiques. Le Père B ernard 
n ’échappe pas à  cette règle. Son Traité de théologie spirituelle est 
le fruit de son travail et de ses années académ iques à la 
Grégorienne. On peut dire que ce qui est désorm ais consigné 
dans ce livre a d ’abord été longuem ent “testé” su r les étudiants 
fréquentant l'Université pontificale, spécialem ent des sém ina­
ristes, des prêtres, des religieux et des religieuses de vie aposto­
lique. Dans la m êm e veine, le jésuite français a publié récem ­
m ent deux forts volumes sur le Dieu des mystiques9, qui sont une 
approche, très personnelle, des "traits principaux du sens de 
Dieu tel qu'il apparaît à travers l’expérience mystique.”10 Par 
ailleurs, la Théologie affective parue en 198411 est à sa m anière 
une au tre  synthèse d’un vaste univers qui concerne tous les 
niveaux de la personnalité: celui de la vie biologique et des pul­
sions de l’inconscient, celui de la vie consciente et de l’acte 
m oral, celui de la vie spirituelle et des relations de l’hom m e avec 
Dieu. Il y aurait bien d’autres ouvrages à citer, com me la 
Théologie symbolique12, et de très nom breux articles qui jalon­
nent toute la vie universitaire du Père Bernard.

L 'enseignem ent de la théologie spirituelle par un jésuite, 
ancien doyen d’un Institu t de spiritualité, dans une Université 
rom aine confiée aux Pères de la Compagnie, ne peut que légiti­
m er les nom breuses références de l’au teur à l’école ignacienne et 
à sa tradition. La form ation thom iste du Père B ernard explique 
aussi les appels fréquents à saint Thom as et à  la scolastique. Une 
bonne connaissance de la tradition  carm élitaine (malgré le 
refus, contre toute évidence, de l’authenticité  du Cantique spiri­
tuel B de saint Jean de la Croix), term ine de présenter les prin ­

9 Charles-André Bernard, Le Dieu des mystique. Les voies de l'intériorité, 
(Coll. Théologies), vol. 1, Paris: Les Éditions du Cerf, 1994, 707 p.; La 
conform ation au Christ, (Coll. Théologies), vol. 2, Paris: Les Éditions du Cerf, 
1998, 734 p.

10 Charles-André Bernard, Le Dieu des m ystiques, vol. 1, p. 7.
11 Charles-André Bernard, Théologie affective, (Coll. Cogitatio Fidei, n° 

127), Paris: Les Éditions du Cerf, 1984, 462 p.
12 Charles-André Bernard, Théologie symbolique, Paris: Téqui, 1978, 389 p.



2 8 2 STÉPHANE-M ARIE MORGAIN

cipales autorités utilisées par Charles-André B ernard pour éla­
borer son texte.

Si le renouveau thom iste avait suscité au début du XXe 
siècle un  certain nom bre d ’écrits de grande valeur sur la théolo­
gie spirituelle, l’apport du renouveau biblique et le progrès 
récent des études patristiques, ainsi que celui des sciences 
hum aines com me la psychologie, la sociologie, la "nouvelle h is­
to ire”, leur faisaient défaut. A l’originalité éditoriale, s’ajoute 
m aintenant la m odernité de la m éthode appliquée au travail du 
Père Bernard.

Principes fondateurs du Traité
C'est à ce stade en effet que se situe la pertinence du projet 

accompli par l’auteur: joindre à la connaissance thom iste et 
ignacienne, celle de l’Écriture et de la Tradition. Le principe 
d irecteur du Traité est donné dès Y Avant-propos: “Alors que la 
théologie scolastique s’efforçait de définir un  cadre théologique 
complet, en usant de notions précises aptes à m ettre en relief les 
grandes structures de la réalité chrétienne (...), la recherche 
récente s’est proposé d’adhérer plus fidèlem ent à la vie chrétien­
ne considérée dans son dynamisme, étudiant, par exemple, l’his­
toricité du mystère du salut, l'expérience chrétienne, l’engage­
m ent m oral dans la vie sociale etc..” (p. 7). L’intuition d’une vie 
spirituelle com prise com m e essentiellem ent dynamique, appar­
tient déjà aux Pères de l'Église depuis la Vie de Moïse et le com ­
m entaire du Cantique des Cantiques de saint Grégoire de 
Nysse13. De sorte qu’en fondant sa théologie spirituelle sur l’ex­
périence, pour en décrire le développem ent “concret”dans la vie 
du croyant, le Père B ernard retourne aux sources de la Tradition 
chrétienne. Si "le développement personnel de la vie chrétien- 
ne"redevient l'objet spécifique de la théologie spirituelle, celle-ci 
tend à prendre une autonom ie relative p ar rapport à la m orale 
et à la dogmatique. Dans les années 1950, le Père Joseph de 
Guibert, véritable pionnier en ce dom aine, avait am bitionné de 
faire de la théologie spirituelle une science propre. Malgré ses 
efforts de nouvelles classifications, il fut contrain t de placer la

13 Charles-André Bernard, Le Dieu des mystiques, vol. I, p. 137-184.



LE TRAITÉ DE THÉOLO GIE SPIRITU ELLE DE CHARLES-ANDRÉ BERNARD 2 8 3

m atière sous la dépendance stricte de la théologie morale. De 
même, dans ses écrits théologiques, Karl R ahner avait risqué 
d ’affranchir la théologie spirituelle et la mystique de la théologie 
morale, mais pour les annexer aussitôt à la théologie dogm a­
tique14. Peut-il en être autrem ent?

De fait, si la théologie spirituelle com m e science propre, 
s'enracine avant tou t dans les données de la Révélation et dans 
l'acte de foi au Christ m ort et ressuscité, elle doit p rendre en 
considération l’expérience chrétienne qui devient, com m e l’Écri­
ture, la Tradition et la liturgie, un lieu théologique aux com po­
santes spécifiques ordonnées en vue d ’une com préhension plus 
globale de la vie chrétienne. Ainsi Charles-André Bernard, dans 
la m ouvance de la pensée théologique ignacienne, évite l’écueil 
de tra iter de la vie spirituelle indépendam m ent de son contenu 
dogm atique com me le faisait, p ar exemple, Michel de C erteau15. 
"Considérée dans sa juste  perspective, écrit Bernard, la vie spiri­
tuelle chrétienne ne se sépare jam ais du fait historique du salut 
dans le Christ, m ais apparaît com m e la réponse hum aine à l'ini­
tiative divine. La structure psychologique est toujours présup­
posée, mais ne suffit pas à expliquer toute la vie spirituelle: celle- 
ci se fonde sur le dynam ism e dialogal entre Dieu et l'hom m e 
aussi bien que sur la participation  de l'hom m e à la vie divine” (p. 
30)16. Élégante m anière de disposer la vie spirituelle à  l’in térieur 
du mystère chrétien et d ’échapper ainsi à l’am biguïté, pas tou­
jo u rs  consciente m ais p o u rtan t assez b ien  répandue, de 
confondre spiritualité chrétienne et expérience psychologique.

14 Albert Deblaere, "Témoignage mystique chrétien", dans Studia mis- 
sionalia, 26, (1977), p. 117-147, ici, p. 118-121. L’auteur plaide pour une 
autonomie de la théologie spirituelle com m e science. À notre avis, le Père 
Deblaere en a posé les premiers jalons. Kurt Ruh est allé plus loin dans ce 
sens avec son histoire de la mystique occidentale, (Geschichte der abendlän­
dischen M ystik. I. Die Grundlegung durch die Kirchenväter und die 
Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts, München, 1990).

15 Michel de Certeau, La fable m ystique XVe-XVIIe siècles, Paris: 
Gallimard (Coll. Teil), 1987, 414 p.

16 II y a un rapport connexe entre l'expérience spirituelle et l’acte de foi. 
Elle l’appelle et n'en dispense jamais. Le "je sais” tend au "je crois” qui s'af­
firme dans une démarche de conversion. Comme l’écrit en substance Karl 
Rahner dans le Traité fondamental de la foi (Paris: Centurion, 1983, p. 503), 
le chrétien est celui qui se livre sans réserve à l’existence. Voir aussi Karl 
Rahner, Je crois à Jésus-Christ, (Coll. Méditations théologiques), Paris: 
Desclée de Brouwer, 1971, p. 23-45.



2 8 4 STÉPHANE-M ARIE MORGAIN

Ces quelques rem arques, qui m ontren t la volonté affichée 
p ar l’auteur de souligner le dynam ism e de la vie spirituelle et 
l’expérience chrétienne, expliquent le plan adopté. Le Traité se 
divise donc en quatre grandes parties:

1. Principes généraux. Vie et doctrine (5 chapitres)
2. Le sujet de la vie spirituelle (5 chapitres)
3. L ’actuation du dialogue entre l'homme et Dieu (3 chapitres)
4. Le progrès spirituel (3 chapitres).
Des indications bibliographiques term inent chaque point 

étudié à  l'in térieur d 'un chapitre. L'ensemble du Traité se clôt par 
un Index des nom s propres et un  Index analytique, qui rendent le 
volume très praticable et en font un  texte de référence.

Présentation globale du Traité
Les Principes généraux parten t de la Révélation qui “dans son 

unité com prend un aspect doctrinal (...) et un aspect pratique” (p. 
51), pour rappeler la division progressive qui aboutit à distinguer 
la dogmatique de la théologie spirituelle, et les rapports de celle- 
ci avec la théologie m orale (p. 51-64). L’auteur décrit ensuite la 
théologie spirituelle comme discipline scientifique (p. 65-82); en 
donne la m éthode (descriptive, déductive et phénoménologique) 
(p. 82-86); puis en présente les sources (l’Écriture, l'expérience 
personnelle, les docum ents ecclésiastiques, les textes doctrinaux, 
la connaissance de l’homme) (p. 86-91). Cette partie se term ine 
par deux chapitres, sur la Trinité (p. 93-126) et sur la vie de la 
grâce (p. 127-152), qui m ettent en place l’engagement "conscient 
et actif de l'homme" dans sa relation à Dieu.

C’est dans ces prem ières pages que le Père B ernard en vient 
à  la question de l’expérience "en tan t qu’elle est objet p ropre de 
la théologie spirituelle” (p. 69). L’expérience est “la conscience 
que le chrétien possède de sa propre vie surnaturelle" (p. 16-17). 
Cette définition doit être éclairée p ar celle que forge Jean 
M ouroux dans L ’expérience chrétienne, introduction à une théo­
logie: "nous pouvons définir l’expérience religieuse com m e l’acte 
— ou l’ensem ble d’actes — p ar quoi l’hom m e se saisit en relation 
avec Dieu.”17 Cette explication a  l’avantage de présenter les dif­

17 Jean Mouroux, L ’expérience chrétienne. Introduction à une théologie 
(Coll. Théologie, n° 26), Paris: Aubier, 1952, p. 25. On doit à cet auteur la dis­



LE TRAITÉ DE TH ÉO LO G IE SPIRITU ELLE DE CHARLES-ANDRÉ BERNARD 285

férents élém ents de l’expérience religieuse hiérarchiquem ent 
intégrés: intellectuelle, volontaire, affective, active et com m u­
nautaire. Ce qui fonde la "conscience” d’une relation de l’hom ­
m e à Dieu c’est bien un  acte: l’acte de la liberté de l’hom m e qui 
accepte de se situer dans son rapport à  Dieu com m e créature 
posée p ar Dieu, et qui entre dans l’expérience de la foi née d’un  
contact réel avec Jésus-Christ. En se "livrant à l’existence” l’hom ­
me entre dans l’expérience du Christ lui-m êm e18. C’est pourquoi 
l’expérience religieuse dérivant de l'historicité de la Révélation 
possède un caractère dynamique: "La vie spirituelle, en effet, 
n ’est pas pure prise de conscience d 'une situation, m ais partici­
pation à un dynamisme vital19 jusqu’à la plénitude que l’hom m e 
peut atteindre. En d’autres term es, l’expérience chrétienne s'in­
sère dans une vocation à la sainteté: Dieu nous appelle à  être 
saints, et cet appel est l’objet de la part du chrétien d’une expé­
rience” (p. 78). Ces précisions achèvent de m ontrer la cohérence 
du propos qui décrit la voie em pruntée p ar Dieu — Révélation, 
com m unication de la grâce —, et celle de l’hom m e qui tente d ’y 
répondre en s'élevant jusqu’au  Père. Les deux voies se rejoignant 
sans cesse dans l’expérience concrète de la foi au Christ. C’est ce 
que dém ontre le reste du livre dont nous pouvons m aintenant 
présenter rapidem ent la teneur.

La deuxième partie: Le sujet de la vie spirituelle aborde, à 
p artir de la description de l’expérience, les relations entre les 
structures naturelles e t le dynam ism e surnaturel dans l’ordre de 
la connaissance (p. 159-182), puis dans celui de l’affectivité (p. 
183-206). Dans ces pages, l’au teur traite  avec com pétence du 
dynam ism e affectif et des voies de l’intégration affective. Après 
avoir parlé des dispositions générales de la vie hum aine, le Père 
B ernard  s’a ttach e  à  décrire  les "conditions personnelles 
concrètes", le caractère et les conditions sociologiques (p. 207- 
218). Enfin, pou r m ettre en pleine lum ière les effets de l’action 
de Dieu dans l'âm e, cette seconde partie  se conclut p ar des

tinction entre les termes “expérimental” (qui se rapporte à l’expérience pro­
voquée) et "expérientiel” qui s'applique à l’expérience personnelle vécue.

18 Karl Rahner, "De l'expérience de la grâce dans la vie quotidienne”, 
dans Vivre et croire aujourd’hui, (Coll. Méditations théologiques), Paris: 
Desclée de Bouwer, 1967, p. 33-39. L’expérience de la grâce: “cette invasion 
par l’Esprit du Dieu trinitaire, qui s'est réalisée dans le Christ lors de son  
Incarnation et de son sacrifice sur la Croix", p. 33.

19 C’est nous qui soulignons.



2 8 6 STÉPHANE-M ARIE MORGAIN

considérations su r les capacités naturelles de l’hom m e (p. 219- 
234) et su r sa condition de pécheur (p. 235-254). On notera 
l’équilibre de la dém arche et le rappel de la très juste et ancien­
ne distinction entre tentation et épreuve spirituelle (p. 245-248).

L ’actuation du dialogue entre l'homme et Dieu, objet de la 
troisièm e partie, étudie les m édiations ecclésiales par lesquelles 
Dieu se com m unique à l'hom m e (les sacrem ents, les états de vie, 
l’Écriture et la vie ecclésiale) (p. 263-312). Déjà, le chapitre 4 de 
la Prem ière partie  avait m ontré com m ent la “com m unication de 
la grâce advient à travers l'unique M édiateur et les m édiations 
qui en dérivent” (p. 258), les sacrem ents en général et l'Église. 
Ici, le Père B ernard examine ces m édiations du point de vue de 
leur “actuation  concrète" dans l'existence spirituelle20. Toutes 
ces m édiations sont des chemins vers Dieu. Le chapitre consacré 
à L ’action de l’Esprit (p. 313-135), perm et à l’au teur de faire un 
long développem ent su r les m otions spirituelles et le discerne­
ment. Toute cette d issertation est fondée sur l’enseignem ent de 
saint Ignace su r le sujet. La com m unication de la vie divine à 
travers les m édiations et l'action de l’Esprit saint, dem ande la 
réponse active de l’hom me. Cette “réponse”, qui est correspon­
dance intérieure à l'initiative divine, est action (vie morale, enga­
gem ent dans le monde) et prière (prière contem plative, prière 
liturgique) (p. 338-391). Le rapport entre action et prière 
contem plative est aussi m arqué (trop?) par la spiritualité jésui­
te. Il ne faut pas oublier que la contem plation en ce m onde et la 
vision béatifique en l'autre, sont l’activité théologale suprême.

Dans la q ua trièm e et dern ière  partie , Charles-André 
Bernard, après avoir signalé les différentes étapes de l’itinéraire 
chrétien analysées p a r saint Jean de la Croix (p. 399-414), 
condense en quelques pages, toujours en référence à la pensée 
des m aîtres du Carmel, tout ce qui concerne la vie mystique, l'ac­
te mystique et la psychologie des mystiques (p. 415-443). Dans 
ce chapitre, deux points nous ont particulièrem ent surpris, 
d’abord que sans assez de précisions, le Père B ernard n ’inscrive 
pas de phase m ystique dans le "développement com plet de la vie 
chrétienne." Le second point est que l’au teur puisse écrire une

20 Nous renvoyons ici à l’étude d’Heribert Mühlen, "L’expérience chré­
tienne de l’Esprit. Immédiateté et m édiations”, dans L ’expérience de Dieu et 
le Saint-Esprit, (Le Point théologique, n° 44), Paris: Beauchesne, 1985, p. 49- 
79.



LE TRAITÉ DE TH ÉO LO G IE SPIRITU ELLE DE CHARLES-ANDRÉ BERNARD 287

phrase aussi réductrice: "La finalité de l'expérience mystique, 
n'est pas tan t la connaissance que l’union vitale-affective avec 
l’Absolu.” (p. 418). Si saint Augustin ou saint Jean de la Croix 
approuveraient cette affirm ation, nous ne som m es pas persuadé 
qu’un  Denys l’Aréopagite ou un M aître Eckhart fissent de même. 
De telles affirm ations m éritaient plus de nuances ou du moins 
un  com plém ent d ’inform ations.

Le dernier chapitre: Si Spiritu vivim us (p. 445-477) m ontre 
com m ent se transcrivent dans l’expérience la théologie des dons 
de l’Esprit saint et l'idée de liberté spirituelle.

Q uelques conclusions
Le Traité de théologie spirituelle du Père Charles-André 

B ernard est un  livre courageux et novateur. En fondant la théo­
logie spirituelle sur l’expérience chrétienne, l’au teur fait de la 
m atière un véritable lieu théologique capable, non seulem ent 
d ’intégrer les définitions dogmatiques, les vertus morales, les 
données scripturaires et patristiques, mais aussi d ’entrer en dia­
logue avec ces cham ps du savoir théologique et pénétrer avec 
eux à l’in térieur du m ystère de la relation de Dieu avec l'homme. 
Une telle perspective, qui renoue avec la tradition21, laisse augu­
rer un  bel avenir à la théologie spirituelle dans la recherche 
théologique, à laquelle le Carmel se doit, p ar vocation, de 
prendre part.

Livre courageux, c’est aussi un "beau” livre, dans la m esure 
où l’au teur apporte de splendides textes spirituels pour alim en­
ter la réflexion du lecteur. Les écrits spirituels, publiés scientifi­
quem ent, sont en réalité le fondem ent sur lequel doit reposer la

21 On peut distinguer du point de vue de l’unité entre "mystique" vécue 
et "théologie” scientifique, trois phases principales: 1. celle de l’unité de fait, 
qui est l’œuvre des Pères du Moyen Âge dans laquelle la théologie est le tra­
vail de ceux qui lisent l’Écriture et la commentent; 2 . celle de la séparation 
dans le processus de division de la théologie en diverses sciences, processus 
com m encé à la fin du XIIIe siècle et qui ira jusqu’à la naissance de la théo­
logie spirituelle com m e discipline autonome au XVIIe siècle; enfin la pério­
de pendant laquelle la théologie spirituelle atteint sa pleine maturité com m e 
discipline scientifique autonome, mais où l’on cherche à la maintenir au 
contact immédiat avec la "mystique vécue” et à la réintégrer dans l'unité 
retrouvée de la théologie contemporaine.



288 STÉPHANE-M ARIE MORGAIN

réflexion théologique, puisqu'ils d isent quelque chose de l’expé­
rience de leur auteur.

Cependant, nous inclinons à croire que le Père Bernard 
semble parfois prisonnier de sa form ation ignacienne et thom is­
te dont il a du m al à se dégager pour prendre un  peu de hauteur 
p ar rapport aux écoles. En parlan t de la m éthode déductive, l’au ­
teu r notait justem ent le danger de la "systém atisation”. Sans 
doute, le Père B ernard n’échappe-t-il pas totalem ent à ce danger. 
Léger grief à l’égard d ’un livre qui est la som m e stim ulante d ’une 
vie de recherche.


